
Szukam 
bezpiecze˜stwa 

Notatki z pracy z grupami 
międzykulturowymi 

Lena Rogowska-Lewandowska 



Szukam 
bezpiecze˜stwa 

Notatki z pracy z grupami 
międzykulturowymi 

Lena Rogowska-Lewandowska 

Teal House Foundation 



Spis treści 

1. Wprowadzenie. ................................. 1 

2. Dlaczego bezpieczeństwo?...... 5 

3. Małe sygnały .................................... 12 

4. Alternatywny świat ...................... 17 

5. Wymiary bezpieczeństwa. ... 26 

6. Zakończenie ..................................... 53 



“Psychological safety is not about being nice. It is 

about candor.” 

Amy Edmondson, The Fearless Organization 

Wprowadzenie 

1 

"Bezpieczeństwo psychologiczne nie polega na 

byciu miłą. Polega na szczerości." 



Publikacja powstała jako rezultat półrocznej pracy 

superwizyjnej osób pracujących z grupami 

międzykulturowymi. Od sierpnia do grudnia 2025 

roku spotykałyśmy się regularnie, by przyglądać 

się własnej praktyce, wzmacniać kompetencje i 

testować nowe metody. Kolejne spotkania 

prowadziły nas od poznawania się, określenia 

celów i zmapowania najczęstszych wyzwań, przez 

pogłębianie umiejętności związanych z 

tworzeniem poczucia bezpieczeństwa i 

przynależności, aż po eksplorację roli i tożsamości 

osoby prowadzącej, facylitację jako narzędzie 

dialogu oraz praktyczną pracę z trudnymi 

sytuacjami i konfliktami międzykulturowymi. 

Publikacja łączy wiedzę i doświadczenia wnoszone 

przez osobę prowadzącą i osoby uczestniczące. 

Jest zarówno zapisem procesu, jak i zbiorem 

narzędzi – do wykorzystania w codziennej pracy z 

grupami. 

Wprowadzenie 

2 



Wątkiem przewodnim publikacji jest 

bezpieczeństwo psychologiczne. Rozumiem je w 

znaczeniu, jakie nadaje mu Amy Edmondson: jako 

poczucie, że w danej grupie można zabierać głos, 

zadawać pytania, popełniać błędy i ujawniać 

wątpliwości bez obawy przed ośmieszeniem, karą 

czy wykluczeniem. Tak rozumiane bezpieczeństwo 

nie jest komfortem, ani brakiem napięcia w grupie, 

tylko klimatem wystarczającego zaufania, który 

pozwala podejmować ryzyko interpersonalne. 

W kontekście grup międzykulturowych 

bezpieczeństwo to nabiera szczególnego 

znaczenia. Różnice językowe, odmienne normy 

komunikacyjne, doświadczenia migracyjne, 

pozycja społeczna czy wcześniejsze 

doświadczenia dyskryminacji sprawiają, że 

gotowość do mówienia i bycia widoczną nie jest 

dana wszystkim w równym stopniu. 

3 



W publikacji pokazuję, jak bezpieczeństwo może 

być praktykowane w pracy grupy 

międzykulturowej – na poziomie struktury 

spotkania, relacji oraz codziennych 

mikro-interwencji. 

Mam nadzieję, że będzie towarzyszyć Ci jako 

źródło inspiracji, refleksji i praktycznego wsparcia 

przy prowadzeniu międzykulturowych spotkań. 

4 



Dlaczego 
bezpiecze˜stwo? 

5 

“Stress makes you stupid.” 

                                         Robert M. Sapolsky, Behave 

“Stres czyni nas mniej zdolnymi do myślenia..” 



Każda osoba przychodząca na spotkanie – czy w 

szkolnej świetlicy, w domu kultury, czy w bibliotece 

– wchodzi do sali z własną historią. Z 

doświadczeniem bycia słuchaną lub pomijaną. Z 

pamięcią sytuacji, w których „można mówić”, i tych, 

w których lepiej milczeć. Z własnymi 

doświadczeniami, lękami, traumami. Z kulturowymi 

nawykami: jak długo czekam, zanim coś powiem? 

Czy mówię wprost? Jak reaguję, kiedy ktoś 

podniesie głos? 

Tym, co decyduje o sposobie, w jaki osoby będą 

uczestniczyć w spotkaniu – jest poczucie 

bezpieczeństwa. Od niego zależy, czy osoby się 

zaangażują, czy ujawnią swoje przemyślenia, czy 

podzielą się autentycznymi doświadczeniami. Czy 

wejdą w dialog, czy też będą grały jedną ze swoich 

dobrze znanych ról: „dobrej uczennicy”, 

„uśmiechniętej”, „bierno-agresywnej”, „wycofanej”. 

Dlaczego 
bezpiecze˜stwo? 

6 



Wszystkie te role są strategią przetrwania – 

sposobem ochrony siebie w sytuacjach, w których 

ryzyko psychiczne wydaje się zbyt duże. 

Z perspektywy neurobiologii nie są one oznaką 

braku motywacji ani złej woli, lecz adaptacyjną 

odpowiedzią organizmu na sygnały zagrożenia. Jak 

pokazuje Robert Sapolsky, gdy mózg rozpoznaje 

sytuację jako potencjalnie niebezpieczną – 

społecznie, emocjonalnie lub relacyjnie – 

uruchamia mechanizmy stresowe, których celem 

nie jest uczenie się ani dialog, lecz ochrona. 

W takich momentach aktywność układu 

nerwowego przesuwa się w stronę trybu 

przetrwania. Zwiększa się czujność, zawęża pole 

uwagi, a dostęp do obszarów mózgu 

odpowiedzialnych za refleksję, elastyczne 

myślenie i integrowanie nowych informacji ulega 

ograniczeniu. Organizm robi dokładnie to, do 

czego został zaprojektowany: reaguje szybko, 

schematycznie i defensywnie. Cena tej reakcji jest 

jednak wysoka — zdolność do uczenia się, 

ciekawości i współtworzenia znaczeń znacząco 

spada. 

7 



Z tej perspektywy wycofanie, milczenie, 

nadmierna ostrożność czy sztywne trzymanie się 

ról nie są problemem do „naprawienia”, lecz 

sygnałem, że poziom obciążenia przekroczył to, co 

dla danej osoby jest regulowalne. Uczenie się nie 

zatrzymuje się dlatego, że komuś „nie zależy”, ale 

dlatego, że układ nerwowy nie ma ku temu 

warunków. 

Dlatego w pracy z grupą – a szczególnie w grupie 

międzykulturowej – tak ważne jest, by świadomie 

tworzyć warunki, które pozwalają na odwagę i 

ciekawość, ale nie prowadzą do przeciążenia. 

Temat bezpieczeństwa psychologicznego był 

obecny w całym cyklu spotkań superwizyjnych – 

od refleksji nad rolą osoby prowadzącej, przez 

praktykę facylitacji, aż po reagowanie na trudne 

sytuacje – odsłaniając kolejne jego warstwy i 

znaczenia. Tworzenie poczucia bezpieczeństwa 

jest procesem aktywnym, a nie oczywistym 

efektem „miłej atmosfery”. 

8 



Składa się na nie m.in.: 

• Wiedza o procesie grupowym – o tym, że grupa 

przechodzi przez fazy napięcia, testowania siebie 

nawzajem, wycofania i otwierania. Bez tej wiedzy 

łatwo błędnie zinterpretować naturalne 

zachowania jako „brak motywacji” lub „trudny 

charakter”. 

• Świadomość uwarunkowań kulturowych – bo to, 

co dla jednej osoby jest normą (np. szybkie 

zabieranie głosu, bezpośrednia krytyka, głośna 

ekspresja), dla innej może być sygnałem 

zagrożenia lub wykluczenia. 

• Zrozumienie, jak uczą się ludzie – w tym jak 

działają strefy: komfortu, uczenia się i paniki; jak 

układ nerwowy reaguje na napięcie i jak zmienia 

się zdolność do odbierania informacji, gdy poziom 

stresu rośnie. 

• Umiejętność facylitacji rozmowy – tak, by osoby 

mniej dominujące miały dostęp do głosu, a osoby 

bardziej energiczne nie narzucały kierunku 

spotkania. To także umiejętność nazywania napięć, 

zanim zaczną rządzić dynamiką grupy. 

9 



• Postawa osoby prowadzącej – spokojna, 

otwarta, ugruntowana. Postawa, która komunikuje: 

„Jestem tu, żeby was wspierać, a nie oceniać”. 

Postawa, która akceptuje ciszę, przyjmuje emocje, 

daje wybór, ale też wprowadza ramy potrzebne do 

poczucia bezpieczeństwa. 

Dlatego – za każdym razem, kiedy zapraszasz 

osoby na spotkanie – zatrzymaj się na chwilę i 

zadaj sobie pytanie: 

„Co mogę zrobić, żeby osoby uczestniczące od 

pierwszych minut poczuły, że tu nie muszą 

udawać? Że są mile widziane takie, jakie są, i że 

mogą tu czuć się bezpiecznie?” 

10 



Wzmacnianie bezpieczeństwa psychologicznego 

osób uczestniczących to jedno z najważniejszych 

zadań osoby prowadzącej. W praktyce, wszystkie 

powyższe wątki – proces grupowy, 

uwarunkowania kulturowe, działanie układu 

nerwowego, facylitacja i postawa osoby 

prowadzącej – sprowadzają się do bardzo 

konkretnych decyzji podejmowanych tu i teraz. 

Bezpieczeństwo nie wydarza się „w tle”, samo z 

siebie. Buduje się (albo rozsypuje) w 

mikrosytuacjach: w tym, jak witamy osoby 

wchodzące do sali, jak reagujemy na ciszę, jak 

odpowiadamy na błąd, komu i w jaki sposób 

oddajemy głos, co robimy z napięciem, zanim 

przejmie stery. 

11 



“Belonging cues are behaviors that create safe 

connection in groups.” 

                                    Daniel Coyle, The culture Code 

Małe sygnały 

12 

“Sygnały przynależności to zachowania, które 

tworzą w grupie bezpieczną więź.” 



Daniel Coyle, autor książki The Culture Code, zadał 

sobie pytanie bardzo bliskie temu, z czym mierzy 

się każda osoba prowadząca grupę: dlaczego 

niektóre zespoły potrafią osiągać rezultaty 

wyraźnie przekraczające sumę kompetencji 

poszczególnych osób? Co sprawia, że jedne grupy 

uczą się, współpracują i podejmują ryzyko — a 

inne, przy podobnym potencjale, grzęzną w 

ostrożności, rywalizacji albo pozornej zgodzie? 

Interesowało go to, co dzieje się pomiędzy ludźmi: 

jakie zachowania powtarzają się w dobrze 

działających grupach i czy można je nazwać, 

opisać i świadomie praktykować. 

Kiedy odwiedzał zespoły sportowe, szkoły i grupy 

kreatywne osiągające wyjątkowe wyniki, 

spodziewał się zobaczyć coś spektakularnego. 

Tymczasem odkrył coś zaskakująco prostego. 

Małe sygnały 

13 



W silnych grupach nie dominowały wielkie gesty 

ani efektowne strategie, lecz powtarzalne, drobne 

zachowania, które wysyłały jeden kluczowy 

komunikat: to jest bezpieczne miejsce; możesz tu 

być sobą, możesz się mylić, możesz próbować. 

Te „małe sygnały” są dokładnie tym, o czym mowa 

była wcześniej — decyzjami podejmowanymi tu i 

teraz, w mikrosytuacjach, które budują lub 

podważają poczucie bezpieczeństwa. 

Uważne słuchanie 
Czyli słuchanie w taki sposób, by osoba mówiąca 

naprawdę czuła, że jest słyszana. W praktyce 

może to oznaczać: 

• słuchanie z ciekawością i intencją zrozumienia, a 

nie szybkiej odpowiedzi, 

• utrzymywanie kontaktu wzrokowego, 

• potwierdzanie obecności krótkimi sygnałami: 

„mhm”, „widzę”, „rozumiem”, 

• parafrazowanie, które pokazuje: sprawdzam, czy 

dobrze cię rozumiem. 

14 



Krótkie, częste wymiany 
Zamiast długich monologów jednej osoby, które 

zamykają przestrzeń innym. W praktyce: 

• skracanie własnych wypowiedzi, 

• świadome zapraszanie innych do głosu („a jak ty 

to widzisz?”), 

• dbanie o względną równowagę czasu mówienia 

w grupie. 

Otwartość na błąd i normalizowanie 

niepewności 
Gdy prowadząca i grupa nie udają, że „wszystko 

jest pod kontrolą”. Może to wyglądać tak: 

• spokojne, nieoceniające reagowanie na pomyłki 

(„powiedz więcej, co tu się wydarzyło?”), 

• nazywanie niepewności jako naturalnej części 

procesu („to normalne, że nie wiemy od razu”), 

• zostawianie przestrzeni na wątpliwości, 

• zadawanie pytań, które odbarczają („co tu jest 

dla nas trudne?”). 

15 



Budowanie wspólnego „my” 
Czyli takie prowadzenie spotkania, w którym osoby 

czują, że robią coś razem, a nie obok siebie. W 

praktyce oznacza to: 

• używanie języka „my” i „razem”, 

• wyraźne podkreślanie wspólnego celu („naszym 

celem dziś jest…”), 

• uważność na to, by każda osoba została 

zauważona. 

Coyle pokazuje, że te drobne zachowania nie są 

„miłym dodatkiem” ani kwestią stylu. To konkretne 

mikrozachowania, które — powtarzane 

konsekwentnie — tworzą kulturę bezpieczeństwa. 

A kultura bezpieczeństwa jest tym, co pozwala 

grupom uczyć się, ryzykować i wchodzić w 

autentyczny dialog. Tak jak mięsień, który 

wzmacnia się przez regularne używanie. 

16 



“A gathering is a social experiment. It is a 

temporary alternative world that you create.” 

                                Prija Parker, The Art of Gathering 

Alternatywny świat 

17 

"Spotkanie jest eksperymentem społecznym. Jest 

tymczasowym, alternatywnym światem, który 

tworzysz." 



To, co Daniel Coyle opisuje na poziomie 

mikrozachowań, Priya Parker ujmuje na poziomie 

całego spotkania. Pokazuje, że każde spotkanie – 

warsztat, superwizja, zebranie zespołu – tworzy 

swój własny, tymczasowy świat. Świat z 

określonymi zasadami, rytmem i relacjami władzy, 

które albo sprzyjają bezpieczeństwu i dialogowi, 

albo je blokują. 

Parker zwraca uwagę, że większość spotkań 

przebiega w trybie „jak zwykle”: bez zatrzymania, 

bez intencji, na automatycznym pilocie 

codziennych nawyków. Tymczasem 

bezpieczeństwo psychologiczne nie rodzi się w 

trybie automatycznym. Wymaga świadomego 

zaprojektowania spotkania jako przestrzeni innej 

niż codzienność - bardziej uważnej, gościnnej i 

odpowiedzialnej. 

Alternatywny świat 

18 



Próg 
Każde spotkanie zaczyna się od przekroczenia 

progu — momentu przejścia z jednego świata do 

drugiego. Ludzie wchodzą do sali z poprzednich 

rozmów, napięć, ról i zadań. Jeśli próg nie zostanie 

zauważony i nazwany, grupa pozostaje mentalnie 

„na zewnątrz”, a spotkanie potoczy się siłą rozpędu. 

Parker pokazuje, że dobrze zaprojektowany próg 

pomaga osobom uczestniczącym zostawić za 

sobą świat zewnętrzny i wejść w logikę spotkania. 

Czasem jest to próg fizyczny lub symboliczny gest, 

czasem krótki rytuał, zmiana tempa, zaproszenie 

do ciszy albo jasne zatrzymanie: „teraz 

zaczynamy”. Niezależnie od formy, próg nie jest 

ozdobnikiem. Jest świadomym działaniem, które 

porządkuje uwagę i obniża napięcie wynikające z 

niepewności. 

19 



Cel 
Parker zwraca uwagę, że wiele spotkań rozsypuje 

się już na starcie – wtedy, gdy osobom 

prowadzącym cel miesza się z formatem. 

„Warsztat”, „zebranie” czy „rada pedagogiczna” to 

nazwy formatów spotkań – mówią co robimy, ale 

nie mówią po co. A bez „po co” trudno o sens, 

energię i bezpieczeństwo: ludzie nie wiedzą, czego 

się spodziewać, jaki jest zakres rozmowy i jakie 

decyzje mają zapaść. 

Jasny cel działa jak kompas. Ułatwia osobom 

wejście w spotkanie, porządkuje uwagę i pomaga 

podejmować decyzje w trakcie: co jest „na temat”, 

a co nas od niego odprowadza. Parker proponuje, 

by cel odpowiadał na proste pytanie: 

Co ma sprawić, że to spotkanie będzie inne niż 

wszystkie poprzednie? 

Na przykład: „Dziś chcemy zobaczyć, co wspiera, a 

co blokuje nas w pracy z grupami 

międzykulturowymi”. Albo: „Dziś wybierzemy trzy 

praktyki, które wzmacniają poczucie 

bezpieczeństwa – i trzy, z których rezygnujemy”. 

20 



Zasady na tu i teraz 
W ujęciu Parker klasyczny savoir-vivre ma swoje 

wyraźne ograniczenia, szczególnie w kontekście 

spotkań, które mają służyć rozmowie, uczeniu się 

lub konfrontowaniu różnych perspektyw. Zasady 

dobrego wychowania powstały po to, by 

regulować zachowanie w znanych, stabilnych 

układach społecznych — tam, gdzie role są 

czytelne, a normy w dużej mierze wspólne. W 

sytuacjach, w których spotykają się osoby z 

różnych kontekstów kulturowych, 

instytucjonalnych i biograficznych, te same reguły 

przestają być oczywiste. 

Parker zwraca uwagę na to, że savoir-vivre często 

maskuje nierówności zamiast je ujawniać. 

Uprzejmość może skutecznie wygładzać napięcia, 

ale jednocześnie utrudniać nazywanie różnic, 

konfliktów czy niezgody. W efekcie spotkanie bywa 

„miłe”, lecz puste — poprawne w formie, a 

jednocześnie pozbawione realnego dialogu. 

Osoby, które z racji pozycji społecznej, języka czy 

doświadczeń mają mniejszą łatwość zabierania 

głosu, pozostają niewidoczne, choć formalnie nic 

im tego nie zabrania. 

21 



Istotnym ograniczeniem savoir-vivre’u jest również 

jego domniemana uniwersalność. Zasady 

uprzejmości często funkcjonują jako „nienazwana 

norma”, której źródła nie są kwestionowane. Parker 

pokazuje, że to, co uznawane jest za grzeczne, 

spokojne czy profesjonalne, bardzo często 

odzwierciedla normy kultury dominującej. W takiej 

sytuacji osoby funkcjonujące inaczej — mówiące 

bardziej bezpośrednio, wolniej, z akcentem, z 

emocjami — mogą być postrzegane jako 

„nieodpowiednie”, mimo że nie naruszają żadnych 

formalnych zasad. 

Parker podkreśla też, że savoir-vivre nie daje 

narzędzi do pracy z ryzykiem interpersonalnym. O 

ile pomaga unikać faux pas, o tyle nie wspiera 

momentów, w których ktoś chce powiedzieć coś 

trudnego, nieoczywistego lub niewygodnego. 

Tymczasem właśnie te momenty są kluczowe dla 

spotkań, które mają prowadzić do zmiany, uczenia 

się czy wspólnego rozumienia. Uprzejmość chroni 

relacje powierzchownie, ale niekoniecznie tworzy 

warunki do odwagi. 

22 



Dlatego Parker proponuje zasady na tu i teraz – 

tworzone na potrzeby tego konkretnego spotkania, 

w tym konkretnym składzie. To nie regulamin ani 

lista „jak się zachowywać”, lecz wspólna 

odpowiedź na pytanie: co pomoże nam rozmawiać 

odważnie i bezpiecznie. 

Takie zasady: 

• są konkretne, a nie abstrakcyjne, 

• są jawne i widoczne, 

• powstają wspólnie, a nie są narzucone, 

• chronią różnorodność stylów komunikacji, 

• mogą być korygowane w trakcie spotkania. 

Dzięki temu stają się wspólnym podłożem – nie na 

zawsze, lecz na tę jedną drogę, którą grupa ma 

razem przejść. 

23 



Bold host, czyli odważna gospodyni 
W każdym spotkaniu obecna jest władza. Nie da 

się jej zawiesić ani udawać, że wszyscy mają taki 

sam wpływ. Rolą osoby prowadzącej nie jest więc 

neutralizowanie władzy, lecz użycie jej w sposób 

odpowiedzialny i gościnny. 

Odważna gospodyni nie dba o bezpieczeństwo 

przez bycie „miłą”, lecz przez jasne trzymanie ram: 

pilnowanie struktury, reagowanie na dominację lub 

wycofanie, nazywanie napięć, trudności i 

niepewności. Parker pokazuje, że kiedy 

prowadząca unika korzystania ze swojej władzy, 

tworzy się próżnia, którą szybko wypełnia 

„najgłośniejsza osoba w pokoju”. 

W praktyce oznacza to m.in.: 

• jasne rozpoczynanie i zamykanie etapów 

spotkania, 

• dbanie o kolejność mówienia, 

• reagowanie, gdy rozmowa oddala się od celu, 

• stawianie wyraźnych granic, 

• branie odpowiedzialności za proces, a nie tylko 

za treść. 

24 



Tak użyta władza staje się narzędziem 

bezpieczeństwa — tarczą, która chroni odwagę 

osób uczestniczących, zamiast mieczem, który 

narzuca kierunek. 

Tak jak u Daniela Coyla małe sygnały budują 

kulturę bezpieczeństwa, tak u Priyi Parker próg, cel 

i zasady tworzą kulturę spotkania. A osoba 

prowadząca – jako odważna gospodyni – jest tą, 

która tę kulturę widzi, nazywa i utrzymuje. 

Kiedy grupa dostaje taką ramę, naprawdę zaczyna 

oddychać inaczej. Osoby przestają pilnować tego, 

„jak wypada”, a zaczynają spotykać się naprawdę. 

25 



“If you go into every interaction assuming that 

culture doesn’t matter, your default mechanism 

will be to view others through your own cultural 

lens—and to judge or misjudge them accordingly.” 

                                       Erin Meyer, The Culture Map 

Wymiary bezpieczeństwa 

26 

“Gdy zakładamy, że kultura nie ma znaczenia, w 

każdej interakcji patrzymy na innych przez własny 

kulturowy filtr — i odpowiednio ich oceniamy lub 

źle odczytujemy.” 



W grupach międzykulturowych bezpieczeństwo 

psychologiczne rzadko „psuje się” z jednego 

powodu. Częściej kruszy się powoli — na styku 

różnych sposobów bycia, mówienia i rozumienia 

tego, co jest w danej sytuacji w porządku, a co już 

nie. 

Te różnice nie zawsze są nazwane. Często działają 

pod powierzchnią, ujawniając się dopiero wtedy, 

gdy w grupie pojawia się napięcie, wycofanie albo 

frustracja. Dlatego w pracy z grupą 

międzykulturową pomocne jest myślenie o 

wymiarach, na których możemy się od siebie 

różnić — i które mają bezpośredni wpływ na 

poczucie bezpieczeństwa. 

To, że te różnice dają się opisać i porządkować, nie 

jest nowym odkryciem. Od kilkudziesięciu lat 

badacze kultury próbują uchwycić powtarzalne 

wzory w tym, jak ludzie z różnych kultur 

komunikują się, podejmują decyzje, budują relacje 

i rozumieją władzę. 

Wymiary bezpieczeństwa 

27 



Edward T. Hall jako jeden z pierwszych pokazał, że 

ogromna część znaczeń w komunikacji nie mieści 

się w samych słowach, lecz w kontekście, relacji i 

tym, co pozostaje niewypowiedziane. Geert 

Hofstede z kolei zaproponował ramę wymiarów 

kulturowych, która po raz pierwszy pozwoliła 

systematycznie porównywać kultury i zrozumieć, 

że to, co bierzemy za „naturalne”, często jest 

głęboko kulturowo uwarunkowane. 

Wymiary osoby prowadzącej 
Warto pamiętać, że wymiary kulturowe nie dotyczą 

wyłącznie „grupy”. Osoba prowadząca również 

wchodzi do sali z własnym sposobem 

komunikowania się, reagowania na ciszę, 

podejmowania decyzji, rozumienia konfliktu czy 

relacji do władzy. Te preferencje są często tak 

oswojone, że stają się niewidoczne — zaczynamy 

traktować je jak „normalne”, „oczywiste” albo 

„profesjonalne”. 

28 



Tymczasem to właśnie one wpływają na to, jakie 

zachowania w grupie uznajemy za wspierające, a 

jakie za trudne; kiedy reagujemy szybciej, a kiedy 

się wycofujemy; co uznajemy za brak 

zaangażowania, a co za nadmierną dominację. Bez 

tej samoświadomości łatwo nieświadomie 

wzmacniać jedne style obecności kosztem innych. 

Dlatego w pracy międzykulturowej kluczowe jest 

nie tylko rozpoznawanie wymiarów w grupie, ale 

także znajomość własnych preferencji. Erin Meyer 

zachęca do tego, by osoby pracujące z zespołami i 

grupami sprawdzały, gdzie same lokują się na 

poszczególnych wymiarach kulturowych 

29 



— i jak te ustawienia mogą wpływać na sposób 

prowadzenia spotkań. Na stronie poświęconej jej 

koncepcji dostępne są narzędzia, które pozwalają 

przyjrzeć się własnym wzorcom komunikacji i 

współpracy. 

Taka refleksja nie ma na celu „poprawiania się” ani 

dopasowywania do wszystkich. Jej sensem jest 

zwiększenie zakresu wyboru. Kiedy osoba 

prowadząca wie, z jakiego miejsca reaguje, łatwiej 

jej świadomie poszerzać ramę spotkania — tak, by 

różne style obecności mogły się w niej bezpiecznie 

zmieścić. 

Zanim zaprosisz grupę do wspólnego ustalania 

zasad i sposobów pracy, zatrzymaj się na chwilę 

przy sobie. Odpowiedzi na poniższe pytania nie 

muszą być ostateczne — mają raczej pomóc 

zauważyć własne nawyki i preferencje, które 

wnosimy do sali. 

30 



Pytania do autorefleksji 

• Czy częściej mówię wprost, czy raczej „między 

wierszami”? 

• Jak reaguję, gdy ktoś komunikuje się w zupełnie 

innym stylu niż mój? 

• Co uznaję za jasność, a co za nieczytelność? 

• Kiedy czuję się bezpiecznie jako prowadząca: 

przy wyraźnym planie czy przy elastycznym 

przebiegu? 

• Jak reaguję na spowolnienie? A jak na 

przyspieszenie? 

• W których momentach mam tendencję do 

„pchania” procesu do przodu? 

• Kto w grupie łatwo przyciąga moją uwagę? 

• Kto częściej zostaje na marginesie — i co z tym 

robię? 

• Czy potrafię wytrzymać ciszę bez jej 

natychmiastowego wypełniania? 

• Jak reaguję, gdy pojawia się sprzeciw albo 

konflikt? 

• Czy mam skłonność do szybkiego wygładzania 

napięć, czy raczej do ich eksplorowania? 

31 



• Co pomaga mi pozostać ugruntowaną w 

trudnych momentach? 

• Jak rozumiem swoją rolę jako prowadzącej? 

• Kiedy chętnie korzystam z władzy, a kiedy mam 

tendencję, by się z niej wycofać? 

• Jak mogę używać swojej pozycji, by chronić 

bezpieczeństwo i różnorodność głosów? 

32 



Niski i wysoki kontekst 
Jednym z najbardziej subtelnych, a jednocześnie 

najsilniej wpływających na poczucie 

bezpieczeństwa w grupie wymiarów różnic 

kulturowych jest sposób, w jaki komunikujemy 

znaczenie. Edward T. Hall, jeden z pionierów badań 

nad komunikacją międzykulturową, opisał ten 

wymiar jako kontinuum między komunikacją 

niskokontekstową a wysokokontekstową. Różnice 

te dotyczą tego, jak wiele sensu zawarte jest 

bezpośrednio w słowach, a jak wiele pozostaje 

osadzone w relacji, sytuacji i tym, co 

niewypowiedziane. 

W kulturach o niskim kontekście znaczenie 

zawarte jest przede wszystkim w słowach. To, co 

ważne, powinno zostać wypowiedziane jasno, 

wprost i jednoznacznie. Precyzja, klarowność i 

dosłowność są tu oznaką profesjonalizmu i 

szacunku wobec rozmówców. Jeśli coś nie zostało 

powiedziane, najczęściej uznaje się, że nie było 

istotne. 

33 



W kulturach o wysokim kontekście znaczenie w 

dużo większym stopniu osadzone jest w relacji, 

sytuacji i tym, co niewypowiedziane. Ton głosu, 

pauzy, kolejność wypowiedzi, relacje władzy, 

wcześniejsze ustalenia czy wspólne 

doświadczenia niosą często więcej sensu niż same 

słowa. Mówienie „między wierszami” nie jest 

unikaniem tematu, lecz sposobem ochrony relacji i 

redukowania ryzyka interpersonalnego. 

Te dwa style nie są przeciwieństwami w sensie 

wartościującym. Odpowiadają różnym sposobom 

budowania zaufania i bezpieczeństwa w obrębie 

jednorodnych kulturowo grup, które dzielą 

podobne kody znaczeń. 

Jednak — jak pokazują badania nad 

funkcjonowaniem zespołów i grup 

wielokulturowych — w warunkach zróżnicowania 

kulturowego wysoki kontekst traci swoją ochronną 

funkcję. Gdy uczestnicy nie dzielą tych samych 

doświadczeń, norm i niewypowiedzianych reguł, 

komunikaty „między wierszami” przestają być 

wspólne. To, co dla jednej osoby jest czytelną 

sugestią, dla innej może pozostać niezauważone 

albo zostać zinterpretowane zupełnie inaczej. 

34 



W komunikacji międzykulturowej, kiedy nie 

mówimy jasno, i wprost — rośnie ryzyko 

nieporozumień, napięć i poczucia wykluczenia. 

Każda osoba zaczyna wtedy odczytywać 

znaczenie po swojemu, przez pryzmat własnych 

doświadczeń kulturowych. To często prowadzi do 

rozbieżnych interpretacji intencji, sensów i granic. 

W efekcie to, co miało chronić relację, zaczyna ją 

osłabiać. 

W grupie międzykulturowej styl komunikacji 

bardzo łatwo zaczyna być interpretowany jako 

intencja albo cecha osobowości. Osoby mówiące 

bardziej wprost mogą być postrzegane jako 

chłodne, zbyt ostre lub nieuważne na relację. 

Osoby komunikujące się bardziej kontekstowo — 

jako niejasne, wymijające lub „niedopowiadające”. 

W rzeczywistości obie strony często robią 

dokładnie to samo: próbują zachować 

bezpieczeństwo — tylko przy użyciu innych 

strategii. 

Z perspektywy pracy z grupą międzykulturową 

oznacza to, że brak jasności rzadko bywa 

neutralny. 

35 



Częściej prowadzi do mnożenia domysłów, 

projekcji i błędnych odczytań, które stopniowo 

podkopują bezpieczeństwo psychologiczne. 

Szczególnie dotyczy to sytuacji, w których 

niezgoda, pytania lub wątpliwości nie są 

wypowiadane wprost, lecz sygnalizowane w 

sposób pośredni 

Dlatego w grupach o dużym zróżnicowaniu 

kulturowym coraz większego znaczenia nabiera 

uczenie się komunikacji bardziej 

niskokontekstowej — rozumianej nie jako sztywna 

dosłowność, lecz jako praktyka świadomego 

doprecyzowywania sensu. Obejmuje ona 

nazywanie intencji, sprawdzanie rozumienia, 

mówienie wprost o tym, co jest zaproszeniem, a co 

granicą. Nie po to, by unieważniać komunikację 

wysokokontekstową, lecz by zmniejszyć ryzyko, że 

każda osoba „czyta między wierszami” na swój 

własny sposób. 

Z perspektywy bezpieczeństwa psychologicznego 

istotne jest również to, że wysoki kontekst często 

wiąże się z większym kosztem zabierania głosu. 

36 



Jeśli znaczenie nie jest wypowiadane wprost, 

osoby spoza danego kodu kulturowego mogą nie 

wiedzieć, kiedy wolno mówić, jak bardzo można 

być bezpośrednią i czy dana wypowiedź nie 

naruszy relacji. W takiej sytuacji cisza bywa 

strategią ochronną — nie dlatego, że ktoś nie ma 

zdania, lecz dlatego, że nie ma pewności, jak 

zostanie ono odczytane. 

Rola osoby prowadzącej polega tu nie na 

ujednolicaniu stylów komunikacji, lecz na 

tłumaczeniu kodów i świadomym przesuwaniu 

komunikacji w stronę większej czytelności tam, 

gdzie jest to potrzebne dla bezpieczeństwa grupy. 

Czasem wystarczy jedno zdanie: 

„Widzę, że część osób mówi bardzo wprost, a 

część raczej między wierszami — zatrzymajmy się 

na chwilę i sprawdźmy, co tu jest naprawdę 

ważne”. 

Bezpieczeństwo wzmacnia także spowolnienie 

tempa, rozbijanie rozmowy na krótsze sekwencje 

oraz zapraszanie alternatywnych form wypowiedzi: 

krótkich rund, parafraz, dopowiedzeń po przerwie 

37 



czy zapisywania myśli zamiast ich 

natychmiastowego wypowiadania. Wszystkie te 

działania obniżają koszt ryzyka interpersonalnego 

— szczególnie dla osób funkcjonujących w 

wysokim kontekście. 

Wymiar hierarchii i egalitarności 
Kolejnym kluczowym wymiarem, który silnie 

wpływa na poczucie bezpieczeństwa w grupie, 

jest stosunek do hierarchii. Erin Meyer opisuje ten 

wymiar jako kontinuum między kulturami bardziej 

hierarchicznymi a bardziej egalitarnymi. Nie chodzi 

tu o to, czy w danym kontekście istnieją role, 

stanowiska czy funkcje — bo te istnieją wszędzie — 

lecz o to, jak bardzo władza jest widoczna, jak się 

ją komunikuje i jakie zachowania wobec niej są 

uznawane za bezpieczne. 

W kulturach bardziej hierarchicznych różnice 

statusu są wyraźnie zaznaczone. Osoby na 

wyższych pozycjach podejmują decyzje, inicjują 

tematy i nadają kierunek rozmowie. Oczekuje się 

szacunku wyrażanego poprzez formę, dystans i 

powściągliwość. 

38 



Kwestionowanie decyzji przełożonej, publiczne 

zadawanie trudnych pytań czy wyrażanie niezgody 

— zwłaszcza w obecności innych — może być 

odbierane jako brak lojalności, oznaka złego 

wychowania lub zagrożenie dla porządku. 

W kulturach bardziej egalitarnych władza jest 

mniej widoczna, a różnice statusu mają mniejsze 

znaczenie w codziennej interakcji. Zabieranie 

głosu, zadawanie pytań, a nawet otwarte 

niezgadzanie się z osobą prowadzącą czy 

formalnie „wyżej postawioną” bywa postrzegane 

jako przejaw zaangażowania i odpowiedzialności. 

Cisza może natomiast wzbudzać niepokój: być 

interpretowana jako brak opinii, zainteresowania 

albo odwagi. 

W grupie międzykulturowej te dwa sposoby 

rozumienia relacji władzy bardzo łatwo wchodzą 

ze sobą w napięcie. 

Osoby z kultur bardziej egalitarnych mogą 

odbierać powściągliwość i milczenie jako brak 

inicjatywy lub dystans. Osoby z kultur bardziej 

hierarchicznych mogą z kolei doświadczać 

39 



otwartości i bezpośredniości innych jako zbyt 

nachalnej, niegrzecznej albo wręcz zagrażającej. 

Z perspektywy bezpieczeństwa psychologicznego 

szczególnie istotne jest to, że hierarchia wpływa na 

gotowość do zabierania głosu. W kulturach o 

większym dystansie władzy mówienie w 

obecności osoby prowadzącej — zwłaszcza 

mówienie rzeczy nieoczywistych, krytycznych lub 

nie w pełni ukształtowanych — może wiązać się z 

realnym ryzykiem utraty twarzy. Milczenie nie jest 

wówczas brakiem myśli, lecz strategią ochrony 

siebie. 

Jeśli osoba prowadząca interpretuje to milczenie 

wyłącznie przez własny kulturowy filtr — jako brak 

zaangażowania lub oporu — bezpieczeństwo w 

grupie zaczyna się kruszyć. Osoby, które już na 

starcie ponoszą większy koszt zabierania głosu, 

uczą się bardzo szybko, że lepiej pozostać 

niewidoczną. 

Dlatego w pracy z grupami międzykulturowymi 

kluczowe staje się nie „znoszenie hierarchii”, lecz 

świadome zarządzanie nią. 

40 



W praktyce facylitacyjnej oznacza to konieczność 

zadania sobie kilku podstawowych pytań: 

• Jak bardzo moja rola jako prowadzącej jest 

widoczna? 

• Czy osoby uczestniczące wiedzą, kiedy mogą 

mówić swobodnie, a kiedy obowiązują inne 

zasady? 

• Czy zaproszenie do dialogu jest wystarczająco 

czytelne także dla tych, którzy nie są 

przyzwyczajeni do zabierania głosu bez 

wyraźnego sygnału? 

W grupach o dużym zróżnicowaniu kulturowym 

bezpieczeństwo często wzmacnia jasność 

struktury. Paradoksalnie, to właśnie wyraźne ramy 

— kolejność wypowiedzi, zaproszenia imienne, 

określenie momentów na pytania i niezgodę — 

mogą otworzyć przestrzeń dla osób, które w mniej 

ustrukturyzowanym układzie pozostałyby w ciszy. 

Struktura nie ogranicza tu wolności, lecz obniża 

koszt ryzyka interpersonalnego. 

Równocześnie osoby prowadzące, wywodzące się 

z bardziej egalitarnych kontekstów, mogą 

potrzebować świadomie pracować nad tym, by ich 

zachowania nie były odbierane jako zbyt 

nieformalne lub pozbawione ram. 

41 



Brak wyraźnej roli prowadzącej bywa dla części 

uczestników źródłem niepokoju, a nie wolności. 

Gdy nikt nie „trzyma” procesu, bezpieczeństwo 

przejmują osoby najbardziej dominujące — co 

szybko pogłębia nierówności dostępu do głosu. 

Z kolei prowadzące funkcjonujące w kulturach 

bardziej hierarchicznych mogą potrzebować 

celowo poszerzać przestrzeń na pytania i 

wątpliwości — wyraźnie nazywając, że w danym 

momencie niezgoda, niepewność i pytania są nie 

tylko dozwolone, ale mile widziane. Bez takiego 

zaproszenia część osób nigdy nie zaryzykuje 

wypowiedzi, nawet jeśli formalnie „ma do tego 

prawo”. 

W tym sensie bezpieczeństwo psychologiczne w 

kontekście hierarchii nie polega na ujednoliceniu 

stylów ani na narzuceniu jednego modelu relacji 

władzy. Polega na stworzeniu czytelnych, 

gościnnych ram, w których różne sposoby bycia 

wobec autorytetu mogą współistnieć bez lęku 

przed oceną. 

42 



Rola osoby prowadzącej polega tu na ciągłym 

balansowaniu: między strukturą a otwartością, 

między widzialnością władzy a jej 

odpowiedzialnym użyciem. Kiedy ten balans się 

udaje, hierarchia przestaje być barierą, a zaczyna 

pełnić swoją najważniejszą funkcję — chronić 

proces i bezpieczeństwo osób uczestniczących. 

Pozostałe wymiary różnic kulturowych 

Hierarchia i niski lub wysoki kontekst komunikacji 

to dwa wymiary, które najszybciej stają się 

widoczne w pracy z grupą. Nie są jednak jedynymi. 

Erin Meyer opisuje kilka kolejnych osi różnic 

kulturowych, które — choć mniej spektakularne — 

mają ogromny wpływ na to, czy osoby czują się 

bezpiecznie, by być obecne, zabierać głos i 

wchodzić w dialog 

W praktyce facylitacyjnej rzadko pojawiają się one 

jako „czysta teoria”. Częściej objawiają się w postaci 

napięcia, zniecierpliwienia, wycofania albo 

poczucia, że „coś tu nie gra”. Warto umieć je 

rozpoznać — nie po to, by je rozwiązać raz na 

zawsze, lecz by nie mylić różnicy z brakiem dobrej 

woli. 

43 



Sekwencyjność i elastyczność 
Jednym z częstych źródeł napięć w grupach 

międzykulturowych jest stosunek do czasu i planu. 

W kulturach bardziej sekwencyjnych 

bezpieczeństwo daje jasna struktura: agenda, 

kolejność tematów, poczucie, że idziemy „krok po 

kroku”. Zmiany w planie, dygresje czy spontaniczne 

modyfikacje mogą być odbierane jako chaos albo 

brak profesjonalizmu. 

W kulturach bardziej elastycznych 

bezpieczeństwo bywa budowane inaczej — 

poprzez możliwość reagowania na to, co się 

pojawia. Dygresja może być sygnałem 

zaangażowania, a zmiana planu dowodem 

uważności na potrzeby grupy. Sztywna agenda 

może natomiast rodzić napięcie i poczucie bycia 

„ściśniętą”. 

W grupie międzykulturowej te różnice łatwo 

prowadzą do wzajemnych ocen: jedne osoby 

czują, że „stoimy w miejscu”, inne — że „pędzimy za 

szybko”. Z perspektywy bezpieczeństwa 

psychologicznego kluczowe jest to, że tempo 

reguluje poziom napięcia w układzie nerwowym. 

44 



Zbyt szybkie tempo może wykluczać osoby 

potrzebujące więcej czasu na przetwarzanie 

(językowe, emocjonalne, poznawcze). Zbyt wolne 

— frustrować osoby, dla których dynamika jest 

źródłem energii i poczucia sensu 

Rola osoby prowadzącej polega tu na świadomym 

zarządzaniu rytmem: nazywaniu zmian, dawaniu 

zapowiedzi („za chwilę przyspieszymy”, „teraz się 

zatrzymamy”), a czasem na negocjowaniu tempa z 

grupą — zamiast zakładania, że jedno tempo jest 

„obiektywnie lepsze”. 

Konsensus czy odpowiedzialność 

jednostki 
Kolejnym wymiarem jest sposób podejmowania 

decyzji. W jednych kontekstach kulturowych 

bezpieczeństwo wiąże się z konsultowaniem i 

budowaniem zgody — decyzja jest „dobra”, gdy 

osoby miały szansę się wypowiedzieć, nawet jeśli 

nie wszystkie są w pełni usatysfakcjonowane. W 

innych bezpieczeństwo daje jasna 

odpowiedzialność: ktoś decyduje, ktoś poniesie za 

to konsekwencje, a reszta może się do tego 

odnieść później. 
45 



Konfrontacja czy harmonia 
Stosunek do konfliktu to kolejny obszar, w którym 

bezpieczeństwo bywa rozumiane skrajnie różnie. 

W niektórych kulturach otwarta niezgoda jest 

oznaką zaangażowania i troski o jakość. Spór nie 

musi zagrażać relacji — bywa wręcz jej częścią. W 

innych kontekstach konflikt oznacza zagrożenie 

harmonii, utratę twarzy albo zerwanie relacji. 

W grupie międzykulturowej oznacza to, że: 

• dla części osób brak sprzeciwu jest sygnałem 

zgody, 

• dla innych — sygnałem wycofania lub braku 

bezpieczeństwa, 

• podniesiony głos może być odczytany jako pasja 

albo jako agresja. 

Bezpieczeństwo psychologiczne nie polega tu na 

eliminowaniu konfliktu, lecz na czytelnym 

zaproszeniu do różnicy i jasnym reagowaniu na jej 

formę. Osoba prowadząca może wzmacniać 

bezpieczeństwo, nazywając: „u nas różnica zdań 

jest ok, ale pilnujemy tonu”, albo: „jeśli coś jest 

trudne do powiedzenia wprost, możemy poszukać 

innej formy”. 

46 



Kluczowe jest to, by żadna z tych strategii nie była 

uznana za jedynie słuszną — i by konflikt nie działał 

w ciszy. 

W grupach międzykulturowych brak jasności w 

tym obszarze bywa bardzo destabilizujący. Jedne 

osoby czują, że decyzje zapadają zbyt szybko i bez 

rozmowy. Inne — że rozmowa ciągnie się w 

nieskończoność i nie prowadzi do konkretów. Z 

perspektywy bezpieczeństwa psychologicznego 

problemem nie jest sam styl, lecz niejasność reguł 

gry. 

Dlatego tak ważne jest, by osoba prowadząca 

nazywała: 

– czy dana rozmowa służy zbieraniu perspektyw, 

– czy wypracowaniu rekomendacji, 

– czy podjęciu decyzji — i kto ją ostatecznie 

podejmie. 

Jasność w tym obszarze chroni osoby przed 

fałszywymi oczekiwaniami i poczuciem bycia 

zignorowaną. 

47 



Najpierw człowiek czy najpierw zadanie 
W jednych kulturach relacja jest warunkiem 

bezpieczeństwa — dopiero gdy ludzie się znają, 

mogą pracować razem. W innych relacja buduje 

się poprzez wspólne działanie — nie trzeba jej 

osobno „tworzyć”, by przejść do zadania. 

W praktyce warsztatowej te różnice mogą 

prowadzić do frustracji: jedne osoby czują, że „za 

dużo gadamy o niczym”, inne — że „idziemy do 

meritum bez kontaktu”. Z perspektywy 

bezpieczeństwa psychologicznego oznacza to 

różne potrzeby regulacji: jedni potrzebują 

relacyjnego „rozgrzania”, inni — sensu i celu. 

Osoba prowadząca może tu pracować na dwóch 

torach: budować minimalną relację (choćby przez 

uważne powitanie, imiona, krótkie check-iny), a 

jednocześnie jasno komunikować sens zadania. 

Dzięki temu żadna z grup nie musi rezygnować ze 

swojego sposobu czucia się bezpiecznie. 

48 



Kto ile energii wkłada, by być obecnym 
Wreszcie wymiar, który często bywa niedoceniany: 

praca w języku innym niż pierwszy. Erin Meyer 

pokazuje, że język nie jest neutralnym narzędziem 

— wpływa na tempo myślenia, precyzję 

wypowiedzi i gotowość do ryzyka. 

Osoby mówiące wolniej, prościej lub z akcentem 

często wkładają znacznie większy wysiłek 

poznawczy w samo bycie obecne. Bezpieczeństwo 

w tym wymiarze oznacza zgodę na: 

• różne tempa wypowiedzi, 

• nieperfekcyjne sformułowania, 

• pauzy i szukanie słów. 

Brak takiej zgody bardzo szybko prowadzi do 

wycofania — nie z braku treści, lecz z przeciążenia. 

Co z tym wszystkim robić? 

Wszystkie te wymiary spotykają się w jednym 

miejscu: w decyzjach osoby prowadzącej 

podejmowanych tu i teraz. Zamiast pytać: 

„dlaczego ta grupa jest taka trudna?”, często 

pomocniejsze bywa pytanie: 

„Na którym wymiarze właśnie pojawiło się 

napięcie?” 

49 



Czasem wystarczy: 

• nazwać różnicę, 

• spowolnić lub przyspieszyć tempo, 

• zmienić formę pracy, 

• wrócić do zasad „tu i teraz”, 

• albo jasno określić, na jakim etapie procesu 

jesteśmy. 

Bezpieczeństwo w grupie międzykulturowej nie 

polega na ujednoliceniu ludzi. Polega na 

stworzeniu takich ram, w których różnice nie 

muszą być zagrożeniem — mogą stać się źródłem 

uczenia się, sensu i prawdziwego dialogu. 

50 



„Biology does not excuse behavior — but it 

explains why changing context changes what 

people are capable of.” 

                                              Robert Sapolsky, Behave 

Zako˜czenie 

51 

„Biologia nie jest usprawiedliwieniem zachowań, 

ale tłumaczy, dlaczego zmiana kontekstu zmienia 

ludzkie możliwości..” 



Bezpieczeństwo psychologiczne nie jest stanem, 

który można raz osiągnąć i uznać za dany. Nie jest 

też cechą osoby prowadzącej ani „miłą atmosferą”, 

którą da się wytworzyć jednym gestem. Jest 

procesem, który wydarza się w czasie — w 

relacjach, decyzjach i mikrointerwencjach 

podejmowanych tu i teraz. 

W pracy z grupami międzykulturowymi 

szczególnie wyraźnie widać, że bezpieczeństwo 

nie działa automatycznie. To, co dla jednej osoby 

jest oczywiste i neutralne, dla innej może być 

źródłem napięcia, wycofania albo ryzyka utraty 

twarzy. Różnice nie znikają wraz z dobrą intencją. 

Potrzebują ram, uważności i gotowości do 

korygowania kursu — także wtedy, gdy 

orientujemy się, że coś poszło nie tak. 

Zako˜czenie 

52 



Dlatego bezpieczeństwo nie polega na unikaniu 

trudnych tematów, konfliktów czy niezgody. 

Przeciwnie — polega na tworzeniu takich 

warunków, w których różnica może się pojawić bez 

eskalacji, a niepewność bez ośmieszenia. W 

których można mówić nieidealnie, z akcentem, z 

pauzą, z wątpliwością — i nadal być traktowaną 

poważnie 

Rola osoby prowadzącej w tym procesie jest 

szczególna. Nie polega na byciu neutralną ani na 

„oddaniu kontroli”, lecz na odpowiedzialnym 

używaniu swojej pozycji. Na trzymaniu ram, 

nazywaniu napięć, reagowaniu na dominację i 

wycofanie, dawaniu czytelnych sygnałów, że głos 

— także ten niepewny — jest mile widziany. To 

praca wymagająca ugruntowania, ale też pokory 

wobec tego, czego nie wiemy i czego nie da się 

przewidzieć. 

53 



W publikacji przyglądałam się bezpieczeństwu z 

różnych stron: przez pryzmat struktury spotkania, 

mikropraktyk, wymiarów kulturowych, władzy i 

komunikacji. Nie po to, by stworzyć zestaw 

uniwersalnych recept, lecz by poszerzyć pole 

widzenia.  Im więcej widzimy, tym więcej mamy 

wyboru — a wybór jest jednym z fundamentów 

bezpieczeństwa. 

Na koniec warto wrócić do prostego pytania, które 

może towarzyszyć każdemu spotkaniu, niezależnie 

od kontekstu i składu grupy: 

co w tej chwili wzmacnia bezpieczeństwo — a co 

je osłabia? 

Nie zawsze da się odpowiedzieć na nie od razu. 

Czasem odpowiedź przychodzi dopiero po fakcie 

— w refleksji, w rozmowie z samą sobą, w korekcie 

kolejnego spotkania. To również jest część 

procesu. Bezpieczeństwo nie wymaga perfekcji. 

Wymaga uważności i gotowości do uczenia się — 

także na własnych potknięciach. 

54 



Badania z zakresu neurobiologii, opisywane m.in. 

przez Roberta Sapolskiego, pokazują, że kiedy 

organizm funkcjonuje w trybie zagrożenia, 

zdolność do uczenia się, refleksji i współpracy 

ulega znacznemu ograniczeniu. W stanie 

podwyższonego stresu mózg przełącza się na 

reagowanie obronne: szybkie, sztywne, 

nastawione na przetrwanie. Dopiero wtedy, gdy 

poziom zagrożenia spada, możliwe stają się 

ciekawość, elastyczność i otwartość na inne 

perspektywy. W tym sensie bezpieczeństwo nie 

jest „miłym dodatkiem” do pracy z grupą — jest 

warunkiem, który decyduje o tym, co w ogóle staje 

się możliwe. 

Jeśli ta publikacja ma Ci w czymś towarzyszyć, to 

właśnie w tym: w szukaniu bezpieczeństwa nie 

jako ideału ani obietnicy, lecz jako żywej praktyki, 

która zmienia się wraz z ludźmi, kontekstem i 

momentem. I która — kiedy jest wystarczająca — 

pozwala naprawdę się spotkać. 

55 



O autorce 

Jestem trenerką, facylitatorką, mediatorką i 

superwizorką Stowarzyszenia Trenerskiego sTOP 

oraz Wiceprezeską Fundacji Kultury Dialogu. Od 

prawie 20 lat wspieram rozwój ludzi i kultur 

organizacyjnych w obszarze DEI, komunikacji 

empatycznej, budowania kultury informacji 

zwrotnej i rozwiązywania konfliktów. 

Skończyłam m.in. Akademię Teatralną w 

Warszawie, Filozofię na UW, Gender Studies na 

PAN, Akademię Treningu Antydyskryminacyjnego, 

podyplomowe Train the Trainer Porozumienie bez 

Przemocy na Collegium Civitas, oraz Intensywny 

Kursu Mediacji (NVC Academy). 

Mieszkam z rodziną w podgrójeckiej wsi. 

Towarzyszą nam 3 koty, 3 psy, 11 owiec i stuletni 

sad jabłkowy. 

56 



Bibliografia 

Coyle, D. (2018). 
The Culture Code: The Secrets of Highly 
Successful Groups. New York: Bantam Books. 

Edmondson, A. C. (2019). 
The Fearless Organization: Creating 
Psychological Safety in the Workplace for 
Learning, Innovation, and Growth. Hoboken, NJ: 
Wiley. 

Hall, E. T. (1976). 
Beyond Culture. New York: Anchor Books. 

Hofstede, G., Hofstede, G. J., & Minkov, M. (2010). 
Cultures and Organizations: Software of the 
Mind. New York: McGraw-Hill. 

Meyer, E. (2014). 
The Culture Map: Breaking Through the Invisible 
Boundaries of Global Business. New York: 
PublicAffairs. 

57 



Bibliografia 

Parker, P. (2018). 
The Art of Gathering: How We Meet and Why It 
Matters. New York: Riverhead Books. 

Sapolsky, R. M. (2017). 
Behave: The Biology of Humans at Our Best and 
Worst. New York: Penguin Press. 

58 



Publikacja powstała w ramach projektu Język 

Błękitnego Nieba Teal House Foundation. 

Projekt współfinansuje miasto stołeczne Warszawa. 


